
Эпистемология и философия науки
2023. Т. 60. № 3. С. 68–76
УДК 167.7

Epistemology & Philosophy of Science
2023, vol. 60, no. 3, pp. 68–76

DOI: https://doi.org/10.5840/eps202360342

О ПАРАДОКСАХ: ОТВЕТ ОППОНЕНТАМ*

Ладов Всеволод
Адольфович – доктор
философских наук,
профессор, ведущий
научный сотрудник.
Томский научный центр
Сибирского отделения
Российской академии наук.
Российская Федерация, 
634055, г. Томск,
пр. Академический, 10/4.
Национальный
исследовательский Томский 
государственный
университет.
Российская Федерация, 
634050, г. Томск,
пр. Ленина, 25;
e-mail: ladov@yandex.ru

Автор  представляет  ответы  оппонентам  на  свою  статью
«О принципе  единого  решения  парадоксов»  [Ладов,  2023],
которая обсуждалась в рамках настоящей дискуссии. В дис-
куссии приняли участие как очень авторитетные отечествен-
ные философы, работающие в рамках данной проблематики,
так  и  молодые  ученые.  Стоит  отметить,  что  немалую  роль
в самом  инициировании  обсуждения  данной  темы  сыграл
недавний  перевод  на  русский  язык  монографии  современ-
ного философа Грэма Приста [Прист, 2022], осуществленный
В.В. Целищевым. Это первая крупная работа по парадоксам
современного  философа  с  мировым  именем,  появившаяся
на русском языке за последние годы.
Ключевые слова:  Б. Рассел, Ф. Рамсей, Г. Прист, самореферент-
ность, парадокс, диалетеизм

ON PARADOXES. REPLY TO CRITICS

Vsevolod A. Ladov –
DSc in Philosophy, Professor, 
Leading Research Fellow.
Tomsk Scientific Center
of the Siberian Branch of
the Russian Academy
of Science.
10/4 Akademichesky Ave., 
Tomsk 634055,
Russian Federation.
National Research Tomsk State
University.
25 Lenina Ave, Tomsk 634050, 
Russian Federation;
e-mail: ladov@yandex.ru

The  author  presents  answers  to  opponents  to  his  article
“On the principle of uniform solution of paradoxes” which was
discussed within the framework of this discussion. The discus-
sion was attended by both very authoritative domestic philoso-
phers working within the framework of this problem, and young
scientists. It should be noted that a significant role in the very
initiation of the discussion of this topic was played by the re-
cent  translation into  Russian  of  the monograph  by  the mod-
ern philosopher  Graham  Priest  [Priest,  2020],  carried  out  by
V.V. Tselishchev. This is  the first  major  work on the paradoxes
of a famous modern philosopher that has appeared in Russian
in recent years.
Keywords:  B. Russell,  F. Ramsey, G. Priest, self-reference, paradox,
dialetheism

* Исследование выполнено за счет гранта Российского научного фонда № 23-18-
00019, https://rscf.ru/project/23-18-00019/

68 © Ладов В.А., 2023



О ПАРАДОКСАХ: ОТВЕТ ОППОНЕНТАМ

Я благодарю журнал «Эпистемология и философия науки» за воз-
можность  представить  свою статью  для  публичной  дискуссии,  и,
конечно же, я благодарен своим оппонентам, которые высказали кри-
тические и важные идеи в адрес мой статьи. Ниже я кратко представ-
лю свой ответ каждому из них.

Я согласен с В.В. Целищевым, что если стремиться к тому, что-
бы убрать «существенную отрицательность»,  то есть вероятность
нарваться  на парадоксы,  которые не содержат отрицания,  но  тем
не менее все равно являются парадоксами. Я как раз в своей статье
и привожу такой пример с парадоксом Бурали-Форти, отрицания нет,
а парадокс есть. В.В. Целищев сам отметил, что мой пример с пара-
доксом Бурали-Форти выглядит интересным.  В.В.  Целищев в сво-
ей статье  приводит  еще  несколько  важных  примеров  такого  рода.
То есть я в своей статье не утверждаю, что если избавиться от отри-
цания, то мы избавимся от парадоксов. Но тем не менее если рас-
сматривать именно парадоксы, сформулированные Расселом-Рамсе-
ем, то большинство из них исчезает, если из них убрать отрицание,
это факт.

В.В.  Целищев как переводчик книги Г.  Приста «За пределами
мысли» [Прист, 2022], конечно, меня быстро «раскусил» насчет того,
что я подстроился под Приста и продвигаю через него по сути свои
идеи. Так оно и есть. У Приста мне понравилась мысль о том, что
Рассел считал структуру парадоксов единообразной и что нет смыс-
ла делить парадоксы на логические и семантические, как это потом
сделал Рамсей [Рамсей, 2011]. Я согласен с Пристом в этом. Мне то-
же  думается,  что  можно  выделить  общую  структуру  парадоксов,
неважно какие они,  теоретико-множественные или семантические.
Но саму эту общую структуру парадоксов я вижу все же иначе, чем
Прист. Кстати, должен добавить, что я все же аккуратно попробовал
использовать  немного  другой  термин.  Прист  использует  термин
«схема Рассела» [Priest, 1994, p. 27], а я использую термин «структу-
ра Рассела». Получается, что я делаю это по аналогии с Пристом, но
мысль я выражаю все же свою собственную. И мне эта общая струк-
тура видится именно в таком классическом виде, который я в своей
статье представил.

В.В. Целищев совершенно верно воспроизводит мысль самого
Приста, говоря, что его взгляд на парадоксы находится в рамках диа-
летеизма.  Но у меня в связи с  этим возникает  вопрос.  Пусть сам
Прист видит единое решение парадоксов в рамках диалетеизма, но
очевидно, что этот взгляд не принимал Рассел, он не допускал мысли,
что противоречия могут быть истинными. По Расселу, парадоксы –
это сорняк, который должен быть вырван с клумбы логики. Для этого
нужно диагностировать причину возникновения парадоксов, устра-
нить  эту  причину  и  не  допускать  появления  парадоксов  в  языке
и мышлении. Мне думается, что мое классическое прочтение решения

69



В.А. ЛАДОВ

парадоксов в большей степени соответствует самому Расселу, а как
раз Прист прописывает Рассела «под себя», под свою мысль, которая
от Рассела уже далека.

Я считаю, что Рассел был прав, рассматривая общую структуру
парадоксов унифицированно.  Но решение,  которое  предлагал Рас-
сел, было слишком радикальным. Он посчитал самореферентность
и необходимой,  и  достаточной  причиной  образования  парадоксов.
В своей теории типов он предложил просто избавиться от саморефе-
рентности в принципе. Я же хотел указать на то, что самореферент-
ность  как  таковая  чаще  всего  не  является  достаточной  причиной
парадоксов. Мы вполне можем пользоваться семантически замкну-
тым языком,  содержащим самореферентность,  во  многих случаях,
без каких-либо парадоксов.

В.А. Суровцев настаивает все же на том, что главной причиной
парадоксов  является  не  отрицание,  а  именно  самореферентность
и что прав был именно Б. Рассел, который в теории типов предлага-
ет  ввести  полный запрет  на  самореферентность  для  купирования
парадоксов. В логической литературе известно высказывание «Прав-
долюбца» (truth-teller), который произносит: «Это высказывание яв-
ляется истинным». Считается, что в данном случае самореферент-
ность  есть,  а  парадокс  исчезает,  ибо  при  допущении  истинности
данного высказывания оно только подтверждает свою истинность
своим позиционированием.  Но В.А.  Суровцев  ставит простой во-
прос: а если это высказывание ложно? Если высказывание «Правдо-
любца» ложно, то мы, как считает В.А. Суровцев, снова возвраща-
емся к  парадоксу,  даже если в самом высказывании нет никакого
отрицания.

Отвечая на реплику В.А. Суровцева, я хочу отметить два важных
момента.

Во-первых, ситуация «Правдолюбца», в противовес тому, что го-
ворит В.А. Суровцев, все же к парадоксу не приводит. Если мы пред-
положим, что высказывание «Это высказывание является истинным»
ложно, то это значит, что оно ложно говорит о себе, что оно истин-
но, следовательно,  исходя из принципа бивалентности,  оно ложно.
То есть из предположения, что данное высказывание ложно, мы при-
ходим к выводу о его ложности. Никакого противоречия здесь нет.
Если мы предположим, что высказывание «Это высказывание явля-
ется истинным» истинно,  то  это значит,  что оно истинно говорит
о себе, что оно истинно. И мы снова не видим никакого противоре-
чия.  «Правдолюбец»  не  является  парадоксом.  Парадокс  возникает
только в ситуации «Лжеца», когда вместе с предикатом истины в вы-
сказывании имеет место отрицание. Если высказывание «Это выска-
зывание не является истинным» истинно, то это значит, что оно ис-
тинно говорит о себе,  что оно не является истинным, т.е.  что оно
ложно. Это – противоречие. Если высказывание «Это высказывание

70 



О ПАРАДОКСАХ: ОТВЕТ ОППОНЕНТАМ

не является истинным» ложно, то это значит, что оно ложно говорит
о себе, что оно ложно, следовательно, исходя из принципа бивалент-
ности, мы приходим к выводу, что оно истинно. Это – тоже противо-
речие. Ситуация «Лжеца» приводит к противоречию в любом случае,
с какой бы посылки мы ни начинали. Это и называется парадоксом.

Во-вторых, я бы хотел отметить, что Прист в своей книге, кото-
рая недавно была опубликована в переводе В.В. Целищева [Прист,
2022, с. 224–225], открыто говорит о том, что одним из недостатков
теории Рассела было то, что он полностью запретил самореферент-
ность, его методология была излишне строгой, не соответствующей
сути проблемы. Прист поддерживает Рассела в том, что парадоксы
можно рассматривать унифицированно, можно выделить их общую
структуру вне зависимости от того, являются ли они теоретико-мно-
жественными или же семантическими, но это не означает, что Прист
полностью поддерживает решение парадоксов,  которое предложил
Рассел.  Прист критически относится к теории типов,  фиксируя ее
слабые черты, одной из которых как раз и является полный запрет
на самореферентность.

А.В. Нехаев сравнивает логико-семантические парадоксы, опре-
деленные Расселом–Рамсеем, с парадоксом Сорита («Лысый») и пред-
лагает новый подход, если парадокс Сорита считать подобным пара-
доксу Лжеца. А именно, Нехаев утверждает, что если мы считаем,
что предикат истины для предложения «Это самое предложение не
является  истинным»  в  целом  не  определен,  то  унифицированный
подход должен строиться на использовании семантической катего-
рии «не определено, что истинный, и не определено, что ложный»,
куда включаются все проблемные предложения нашего языка. В це-
лом данный подход  интересен,  но  я  бы хотел  обратить  внимание
на то, что он вслед за интуиционизмом в философии математики на-
чинает  отрицать  закон  исключенного  третьего,  предлагая  считать
суждение и не истинным, и не ложным. Очевидно, что Рассел, осно-
вываясь на законах классической логики, снова отверг бы такой под-
ход, как и в случае с диалетеизмом, допускающим истинность про-
тиворечий. Мне импонирует позиция Рассела в том, что он пытался
решить какие-то  существенные проблемы классической логики ее
же собственными средствами,  не  выходя  за  ее  пределы.  Конечно,
можно перейти в систему паранепротиворечивой логики и так ре-
шать проблему парадоксов, можно перейти в систему интуиционист-
ской логики и тоже найти решение, но, возможно, это будет скорее
уходом от проблемы, нежели ее решением.

П.И. Олейник в своей статье, посвященной программе неологи-
цизма в философии математики, формулирует важную мысль. Она
говорит  о  том,  что  вместо  вопросов  о  причинах  возникновения
парадоксов и способов их устранить в околонеологистической ли-
тературе они используются как границы применения методологии.

71



В.А. ЛАДОВ

Таким образом,  П.И.  Олейник  предлагает,  по  сути,  некий  третий
способ отношения к парадоксам. Рассел стремился от парадоксов
избавиться, Прист в своей программе диалетеизма допускает истин-
ность противоречий, в то время как третий путь предполагает допу-
щение парадоксов именно в качестве границ рациональной деятельно-
сти. Нужно сказать, что эта мысль созвучна так называемому «ad hoc
решению» парадоксов в семантически замкнутом языке, выраженно-
му мной ранее [Ладов,  2017].  В этом смысле статья П.И. Олейник
представляется очень интригующей для развития указанного выше
особого способа отношения к парадоксам. Далее я поясню, в чем
именно этот «третий путь» отношения к парадоксам видится имен-
но мне.

Вся традиция ранней аналитической философии при обсуждении
проблемы парадоксов исходила из одной фундаментальной посылки,
которую разделяли и Б. Рассел, и Ф. Рамсей, и А. Тарский, и ранний
Л. Витгенштейн. Эта предпосылка состоит во мнении, что решение
проблемы парадоксов должно заключаться в искоренении причин, ко-
торые их порождают, чтобы не допустить их возникновения впредь.
Но что если возможен принципиально иной подход к решению про-
блемы парадоксов? Что если парадоксы можно допустить? Напри-
мер, так думал поздний Л. Витгеншетйн [Wittgenstein, 1939], так ду-
мает  в  современной  философии  логики  Г.  Прист  [Прист,  2022].
Такого же мнения придерживаюсь и я, ориентируясь на «ad hoc реше-
ние» парадоксов [Ладов, 2020]. Другое дело, что способы допущения
парадоксов тоже могут быть разными. Поздний Л. Витгенштейн мыс-
лил одно основание, почему парадоксы стоит допустить (прагматизм,
парадоксы безвредны). Понимание роли парадоксов в языке у позд-
него Л. Витгенштейна оказывается совершенно иным по сравнению
и с пониманием Б. Рассела, и со всей традицией ранней аналитической
философии.  Поздний  Витгенштейн  перестает  видеть  в  парадоксах
проблему, что было принципиальным отправным пунктом в исследо-
ваниях Рассела. И в «Лекциях по основаниям математики» [Wittgen-
stein, 1976], и в «Заметках об основаниях математики» [Wittgenstein,
1978] Витгенштейн относится к парадоксам прагматически, как к бес-
полезной языковой игре в практической жизни человека. Мы просто
не находим применения той языковой ситуации,  которая возникает
в случае  употребления  выражения  «Я  сейчас  лгу»  по  отношению
к самому этому выражению. По сути, в практической жизни мы ни-
когда  не  говорим  так,  не  применяем  выражение  «Я  сейчас  лгу»
к нему  самому,  и  для  прагматизма  позднего  Витгенштейна  этого
вполне достаточно, чтобы просто оставить в стороне проблему пара-
доксов как не заслуживающую внимания философского исследования.
Г. Прист мыслит другое основание (парадоксы допустимы в новой
логике, где противоречия могут быть истинны, позиция диалетеиз-
ма),  о чем уже не раз был сказано в рамках настоящей дискуссии.

72 



О ПАРАДОКСАХ: ОТВЕТ ОППОНЕНТАМ

«Ad hoc решение» опирается на иное основание, а именно, парадок-
сы и содержащиеся в них противоречия не могут быть истинными,
но они полезны, своим существованием они обозначают рамки допу-
стимого рационального дискурса в целом, задают его границы. Имен-
но  при  помощи парадоксов  мы  определяем  допустимый  коридор
последовательной рациональной деятельности. Парадоксы являются
своего рода «флажками», обозначающими границы этого коридора,
за которые выходить нельзя. Сталкиваясь с тем или иным парадок-
сом,  мы понимаем,  что  направление  мысли,  которое  привело  нас
к парадоксальной ситуации, является тупиковым. Вместо того чтобы
всеми силами стараться разрешить парадокс и убрать преграду для
продвижения мысли, мы просто отказываемся идти в этом направле-
нии. Так, постепенно, именно посредством парадоксов как пределов
мысли, мы прокладываем допустимый коридор последовательной ра-
циональной деятельности.

Мы можем обозначить такой подход как «третий способ» отно-
шения к парадоксам, исходя из следующей классификации. Первый
способ – это отношение к парадоксам в ранней аналитической фило-
софии: парадоксы недопустимы, необходимо прояснить причины их
появления, устранить эти причины и избавиться от парадоксов. Вто-
рой способ отношения к парадоксам – это их допущение либо на ос-
новании индифферентного к ним отношения (поздний Л. Витген-
штейн),  либо  на  основании  признания  истинности  противоречий
(Г. Прист). Третий же способ – это допущение парадоксов, но при-
знание  того,  что  они,  безусловно,  представляют  собой  тупик  для
мышления, к ним не может быть индифферентного отношения, и они
не могут быть истинны, но важность их существования заключается
в том, что они указывают нам на границы последовательной рацио-
нальной деятельности.

Мне думается, что когда П.И. Олейник указала на то, что в со-
временной  околонеологистической  литературе  существует  особое
отношение  к  парадоксам  как  к  границам  методологии,  в  отличие
от намерений ранней аналитической философии во что бы то ни ста-
ло избавиться от парадоксов, то это в целом соответствовало как раз
вот такому «третьему способу» или «третьему пути» решения про-
блемы парадоксов, которое я представил выше.

Реплика А.Г. Андрушкевича, по сути, не является критической
к моей статье. Андрушкевич критичен по отношению к Расселу, как
и я. Реплика Андрушкевича, скорее, только усиливает мой тезис до-
полнительными аргументами, и я это, конечно, не могу не привет-
ствовать. В частности, А.Г. Андрушкевич ссылается на работу датско-
го философа А. Бурдьюма [Bordum, 2002], с которой я не был знаком
при подготовке своей статьи в дискуссию. Андрушкевич обратил мое
внимание на эту работу, и вот что пишет А. Бурдьюм: «Запрет всей
самореферентности  подразумевает  запрещение  всех  позитивных

73



В.А. ЛАДОВ

и полезных аспектов рефлексивности в целом. Это похоже на то, как
если вместе с  водой выплеснуть и ребенка» [Bordum,  2002,  p.  3].
Именно в этом и была мысль моей статьи в дискуссию, а именно,
что расселовское решение парадоксов «выплескивает вместе с водой
и  ребенка»,  если  делать  отсылку  к  этому  известному  изречению.
Смысл данного изречения в том, что вместе с тем, что нам не нужно,
мы захватываем и избавляемся от чего-то ценного, полезного, пози-
тивного. Это я и пытался выразить в своей статье: расселовское ре-
шение  проблемы  парадоксов  оказывается  неоправданно  радикаль-
ным,  слишком грубым,  и цитируемая А.Г.  Андрушкевичем работа
Бурдьюма только подтверждает эту мысль.

Полный запрет на саморереферентность наносит существенный
урон исследовательскому потенциалу логики, математики и фило-
софии.

Так,  А.  Андерсон отмечает,  что  «Затруднение  такой  позиции
(имеется в  виду полный запрет на  самореферентность как способ
устранения парадоксов. –  В.Л.) состоит в том, что некоторые из са-
мых глубоких доказательств в логике включают самореферентность
(в том смысле, который необходим для достижения абсолютной яс-
ности…» [Anderson, 1970, p. 8].

С этим мнением соглашается и Ф. Фитч, указывая на то, что тео-
рия типов должна быть,  по крайней мере,  ограничена:  «Проблема
состоит в том, чтобы найти теорию типов, которая бы элиминирова-
ла ‘порочные’ виды самореферентности, которые ведут к математи-
ческим и семантическим парадоксам, но не те виды, которые пред-
ставляют  важную  часть  философской  логики  или  требуются  для
развития теории натуральных чисел» [Fitch, 1946, p. 71–72].

Наконец,  Ф.  Фитч  замечает,  что  самореферентность  является
важнейшей идеей не только для логики и математики, но и для фило-
софии. По мысли этого американского логика, философия, как мак-
симально широкое представление об универсуме в целом, обязана
опираться на идею самореферентности, чтобы достичь необходимой
полноты  своего  знания:  «Характерная  черта  философии  состоит
в том, чтобы дотянуться до этого максимального уровня и быть спо-
собной использовать самореферентные виды рассуждения, которые
возможны на этом уровне» [Ibid., p. 69].

Я бы не согласился с А.Г. Андрушкевичем только относительно
Ф. Рамсея. Андрушкевич предполагает, что более аккуратное обра-
щение с парадоксами возможно при принятии позиции Рамсея, пред-
лагавшего  делить  парадоксы на  две  различные  группы,  к  каждой
из которых необходим отдельный подход. Я так не думаю. Я считаю,
что заслуга Г. Приста состоит в том, что он оправдал именно пози-
цию Рассела по сравнению с позицией Рамсея. Все парадоксы само-
референтности действительно имеют общую структуру и могут рас-
сматриваться унифицированно вне зависимости от того, являются ли

74 



О ПАРАДОКСАХ: ОТВЕТ ОППОНЕНТАМ

они теоретико-множественными или семантическими. Однако реше-
ние парадоксов самореферентности требует более тщательной диа-
гностики причин их появления, нежели та, которую провел и принял
для себя Б. Рассел.

Список литературы

Ладов, 2017  –  Ладов В.А. Решение логических парадоксов в семантиче-
ски замкнутом языке // Эпистемология и философия науки. 2017. Т. 52. № 2.
С. 104–119.

Ладов, 2020 – Ладов В.А. Парадоксы в теории познания. Логические осно-
вания эпистемологической критики релятивизма. Томск: Изд-во Томского уни-
верситета, 2020.

Ладов, 2023 – Ладов В.А. О принципе единого решения парадоксов // Эпи-
стемология и философия науки. 2023. Т. 60. № 3. С. 17–30.

Прист, 2022 – Прист Г. За пределами мысли / Пер. с англ. В.В. Целищева.
М.: Канон+, 2022. 464 c.

Рамсей, 2011 – Рамсей Ф.П. Основания математики / Пер. с англ. В.А. Су-
ровцева // Рамсей Ф.П. Философские работы. М.: Канон+, 2011. С. 16–56.

References

Anderson, 1970 – Anderson, A.P. “St. Paul’s Epistle to Titus”, in: A.P. Anderson
(ed.) The Paradox of the Liar. New Haven and London, 1970, pp. 1–11.

Bordum, 2002 – Bordum, A. The Theory of Positive Self-reference. København:
Department of Management, Politics and Philosophy, CBS. 2002.

Diamond, 1976 – Diamond, C. (ed.). Wittgenstein’s Lectures on the Foundations
of Mathematics. Cambridge 1939. Ithaca, New York: Cornel Univwrsity Press, 1976.

Fitch,  1946 – Fitch, F.  “Self-Reference in  Philosophy”,  Mind,  1946, vol.  55,
no. 217, pp. 64–73.

Ladov,  V.A.  “O  principe  edinogo  resheniya  paradoksov”  [On  the  Principle
of Uniform Solution  of  Paradoxes],  Epistemology & Philosophy  of  Science, 2023,
vol. 60, no. 3, pp. 17–30. (In Russian)

Ladov,  V.A.  Paradoksy v  teorii  poznaniya.  Logicheskie  osnovaniya epistemo-
logicheskoj kritiki relyativizma [Paradoxes in the Theory of Knowledge. Logical Foun-
dations of Epistemological Criticism of Relativism]. Tomsk: Tomsk University Pub-
lishing Press, 2020, 128 pp. (In Russian).

Ladov,  V.A.  “Reshenie  logicheskix  paradoksov  v  semanticheski  zamknutom
yazyke” [Logical Paradoxes Solution in Semantically Closed Language],  Epistemo-
logy & Philosophy of Science, 2017, vol. 52, no. 2, pp. 104–119. (In Russian)

Priest,  1994 – Priest,  G. “The Structure of the Paradoxes of Self-Reference”,
Mind, 1994, vol. 103, no. 409, pp. 25–34.

75



В.А. ЛАДОВ

Priest, G. Za predelami mysli [Beyond the Limit of Thought], trans. by V.V. Tse-
lishchev. Moscow: Kanon+, 2022, 464 pp. (Trans. into Russian)

Ramsey, F.P. “Osnovaniya matematiki” [The Foundation of Mathematics], trans.
by V.A. Surovtsev,  in: Ramsey, F.P.  Filosofskie raboty [Philosophical  Papers]. Mos-
cow: Kanon+, 2011, pp. 16–56. (In Russian)

Wittgenstein, 1978 – Wittgenstein, L. Remarks on the Foundation of Mathemat-
ics. 3 ed., Revised and Reset. Oxford: Blackwell, 1978.


	Редакционная статья
	Возможен ли синтез натурализма и антинатурализма?
	Натурализм versus антинатурализм
	Перспектива биокультурного со-конструктивизма
	Список литературы
	References


	Панельная дискуссия
	О принципе единого решения парадоксов
	Введение
	Структура парадоксов
	Расселовское решение парадоксов
	Необходимая причина и достаточная причина парадоксов
	Выводы
	Список литературы
	References

	Поиски единообразного решения парадоксов: иллюзия простоты
	Список литературы
	References

	Б. Рассел, Г. Прист и принцип единого решения логико-семантических парадоксов
	Список литературы
	References

	Что значит быть лысым и лжецом? Новая опция унифицированного подхода к парадоксам
	Список литературы
	References

	О роли существования парадоксов в программе философии математики неологицизма
	Список литературы
	References

	Действительно ли необходим запрет на самореференцию?
	Список литературы
	References

	О ПАРАДОКСАХ: ответ оппонентам
	Список литературы
	References


	Эпистемология и познание
	Незнание как эпистемологическая проблема
	Введение
	Незнание как условие реализации знания
	Знание как условие реализации незнания
	Знание с признаками незнания
	Незнание с признаками знания
	Заключение
	Список литературы
	References


	Язык и сознание
	The Medium Is the Message? К. Танкреди и Я. Шарвит о семантике высказываний об установках
	1. Введение: краткая история исследований высказываний об установках
	2. К. Танкреди и Я. Шарвит: семантическая революция?
	3. Танкреди, Шарвит и прозрачность
	4. Танкреди, Шарвит и передвижение
	5. Танкреди, Шарвит и прагматика
	6. Заключение
	Благодарности
	Список литературы
	References


	Перспектива
	Знакомство с вымышленным объектом: семантические условия и прагматические правила
	Введение: условия данности вымысла
	Наивная теория объекта и лейбницевские истории
	Знакомство, порождающее имагинативное de re
	Фиктивные имена и транспаренты
	Удержание агентности
	Заключение
	Список литературы
	References


	Ситуационные исследования
	Social Scientific Knowledge about Knowledge and Information
	Introduction
	Knowledge as a Capacity to Act
	Toward a Sociological Concept of Knowledge
	The Curious Entity of Knowledge
	Knowledge as a Collective Product
	Knowledge as an Intersubjective Capacity to Act
	Multiple Capacities to Act
	Knowledge Is Power
	Knowledge That Matters
	The Constituents of Practical Knowledge
	Knowledge in the Age of the Algorithm
	Knowledge and Information
	Divorcing Information and Knowledge
	Summing up
	Appendix
	ChatGPT:
	Question: Please write an essay on knowledge as a capacity to act

	ChatGPT:
	Question: Act as if you are a sociologist and write an essay on knowledge as a capacity to act: Title: Knowledge as a Capacity to Act: Unleashing Human Potential

	ChatGPT:
	Question: Act as if you are a sociologist of science and writer an essay on knowledge as a capacity to act Title: Knowledge as a Capacity to Act: Exploring the Sociological Dimensions

	ChatGPT:
	Question: Act as if you are a sociologist and write an essay on AI and knowledge as a capacity to act Title: AI and Knowledge: Exploring Knowledge as a Capacity to Act

	ChatGPT 2/2
	Question 2: Act as if you are a sociologist and write an essay on AI and knowledge as a capacity to act Title: AI and Knowledge as a Capacity to Act: Sociological Perspectives


	References


	Междисциплинарные исследования
	Плоды Просвещения: каким быть экономическому знанию?
	Проект Джеймса Стюарта
	Бэконианские проекты: Петти и Ло
	Проект Дэвида Юма
	Проект Ричарда Кантильона
	* * *
	Список литературы
	References


	Архив
	Является ли эпистемологический дизъюнктивизм Святым Граалем эпистемологии?
	Что такое эпистемологический дизъюнктивизм?
	Притчард о проблеме отличия достоверного опыта от искаженного
	Критика неомуреанизма Притчарда
	Заключение
	Список литературы
	References


	Тенденции
	Роковая связка: об одной попытке обосновать лингвистическую относительность
	Введение
	1. Экспозиция содержания книги
	1.1. Коллективно-культурное бессознательное, вариативность разума и субъект-предикатное сочетание как показатель принципов смыслополагания
	1.2. Субъект-предикатное сочетание в индоевропейских языках
	1.3. «Опирание» как принцип субъект-предикатного разворачивания в классическом арабском языке
	1.4. С-мышление vs П-мышление и недопустимость «перекодировки»

	2. Критика
	2.1. Согласно АЯТ, связка в классическом арабском языке есть
	2.2. Связка и ее разные интерпретации
	2.3. О важности не спутывать язык и метаязык
	2.4. О важности эмпирически фундированной аргументации в сфере семантики
	2.5. При чем здесь вообще классический арабский язык?

	3. Заключение
	Список литературы
	References

	Сознание и язык (ответ П.С. Куслию)
	1. Гипотеза языковой относительности
	2. Отсутствие связки в классическом арабском языке
	3. В современном мире носителей классического арабского языка нет

	Представление о связке в арабистике и в АЯТ
	Коллективное когнитивное бессознательное
	Объектный и мета-язык
	Почему разум вариативен?
	Список литературы
	References



